
& Schriftliche Predigt der efg Wiedlisbach                    Gottesdienst vom 8. Februar 26 Seite 1 

Heisse Eisen angepackt I: Ist Gott ein Strafrichter? 
Die Frage «Ist Gott ein Strafrichter?» führt uns zum letz-
ten Weltgericht, dem sogenannten «grossen, weissen 
Thron» in Offb. 20,11-15. Kommt das letzte Weltgericht 
einen irdischen Strafprozess gleich, bei welchem ein 
Richter, in diesem Fall also Gott selbst, emotionslos das 
Urteil vollstreckt? Ob es nun Gott selbst oder Christus 
ist, der im letzten Weltgericht waltet, ist nicht so ent-
scheidend. Wir lesen in der Bibel, dass der Vater nie-
mand richtet, sondern dass er alles Gericht seinem Soh-
ne übertragen hat (Joh. 5,22). Da aber Gott der Vater 
und Gott der Sohn wesensgleich sind, spielt dies für un-
sere Frage keine Rolle. In der Vorbereitung zu diesem 
brisanten Thema merkte ich, dass wir uns Schritt für 
Schritt diesen Fragen annähern müssen. 

Drei thematische Schritte als Vorbemerkung 
Im ersten Schritt müssen wir die Frage klären: Was ist 
das Wesen Gottes? Das ist theologisch völlig klar: Das 
Wesen Gottes ist Liebe! Wobei Gottes Liebe nichts mit 
menschlicher Emotion oder Gefühlen zu tun hat. Denn 
menschliche Liebe ereignet sich. Wenn man sich bei-
spielsweise verliebt, dann wird man von ihr ergriffen. 
Menschliche Liebe braucht ein Gegenüber, sie muss er-
widert werden, ansonsten ist dann bald Schluss mit ver-
liebt sein. Die göttliche Liebe (ἀγάπη = agapē) ist ganz 
und gar unabhängig vom Verhalten des Gegenübers. Es 
ist die alles verschenkende Liebe, die liebt, auch wenn 
am Gegenüber rein gar nichts liebenswertes ist. Sie ist 
gänzlich frei von einem «Ich-Bezug», sie bedarf keiner 
Erwiderung. Sie liebt in gleicher Weise einen Adolf Hitler 
wie eine Mutter Theresa. Die Liebe ist langmütig und 
freundlich, die Liebe eifert nicht, die Liebe treibt nicht 
Mutwillen, sie bläht sich nicht auf, sie verhält sich nicht 
ungehörig, sie sucht nicht das Ihre, sie lässt sich nicht 
erbittern, sie rechnet das Böse nicht zu… --- …sie erträgt 
alles, sie glaubt alles, sie hofft alles, sie duldet alles. (1. 
Kor. 13,4-7) Gott ist also durch und durch agapē! Gott 
hat nicht agapē, sondern sein Wesen ist agapē. Wie 
kann aber ein «Gott der agapē» richten, «denn die agapē 
rechnet das Böse nicht zu» (1. Kor. 13,5)? Etliche christli-
che Literatur zu diesem Thema äussert, dass Gott im 
letzten Weltgericht absolut gerecht, aber nicht barm-
herzig ist. Sprich: Im Gericht ist also Gottes Wesen nicht 
mehr agapē, sondern dikē = (Gerechtigkeit oder Wei-
sung). Ja, hat denn Gott zwei Wesen? 

In einem nächsten Schritt müssen wir über das «Böse» 
sprechen. Dass die Bibel vom Gericht spricht, zeigt an, 
dass es das Böse gibt, das gerichtet werden wird. Und 
dass im Gericht auch Menschen gerichtet werden (Offb. 
20,13) zeigt uns, dass wir verantwortliche Wesen sind. 
Die Bibel zeigt uns, dass das Böse nicht bloss eine un-
fassbare Kraft ist, sondern seinen Ursprung in einem 
Wesen hat, welches das AT Satan (hebr. ָׂןטָש  śātān = 
«Gegner») und das NT Teufel (gr. Διάβολος diábolos = 
«Durcheinanderwerfer» im Sinne von «Verwirrer, Fak-
tenverdreher») nennt. Wichtig ist, dass wir festhalten, 
dass das Christentum kein dualistischer, sondern ein 
monistischer Glaube ist (wie auch das Judentum und 
der Islam). Ein dualistischer Glaube geht davon aus, 
dass es einen bösen und einen guten Gott gibt, die sich 
auf Augenhöhe bekämpfen. Die Bibel lehnt dies klar ab. 

Es gibt nur eine allumfassende Macht. Diese ist Gott 
allein! Ja, der triumphale Sieg über den Satan wurde 
durch die Auferweckung Christi vom Tode schon Tatsa-
che. Der Böse ist entmachtet und besiegt, was aber 
nicht heisst, dass er jetzt nicht mehr am Wirken ist.  

Im dritten und wichtigsten Schritt der Vorbemerkung 
geht es um die Klärung des Begriffs «Gerechtigkeit». 
Unser Rechtssystem wird seit rund 2'000 Jahren durch 
eine Frau massgebend 
geprägt. 

 
 
 
 
 

Diese Frau heisst «Justitia». Sie ist die römische Göttin 
der Gerechtigkeit. In ihrer linken Hand hält sie eine 
Waage, welche das Abwägen symbolisch darstellt. Die 
Justitia wägt also die Strafzumessung ab, die einem Be-
schuldigten auferlegt wird. Die Augenbinde steht sym-
bolisch für die emotionslose, unparteiische und unbe-
stechliche Beurteilung einer Strafsache und in der rech-
ten Hand hält sie das Schwert. Das bedeutet, dass die 
Gerechtigkeit straft, bis hin zur Todesstrafe. Es geht al-
so um die gerechte Strafzumessung. Justitia ist eine re-
agierende Gerechtigkeit: Zuerst Beurteilen – emotions-
los und kalt – dann Bestrafung. Justitia hat keine Emp-
findungen! Gefühle sind im Gerechtigkeitsverständnis 
von Justitia störend. Ein Richter kann nicht lieb oder gü-
tig sein. Wenn ein Richter lieb ist oder Betroffenheit 
zeigt, dann ist er befangen. Ein Richter muss gerecht, 
aber nicht lieb oder gütig sein! 

Warum schreibe ich dies alles? Ganz einfach darum, 
weil die Justitia die Kirche während rund 1'000 Jahren 
massiv beeinflusst hat bzgl. Gerechtigkeit und dem 
letzten Weltgericht. Warum? Ganz einfach darum, weil 
die Vulgata (lat. Übersetzung der Bibel) die hebräischen 
Wörter für Gerechtigkeit (zĕdāqāh) und richten (šāpaț) 
mit «Justitia» resp. «ejus» übersetzt. Und weil man wäh-
rend rund 1'000 Jahre nur mit der Vulgata theologisch 
gearbeitet hat und weil kaum ein Theologe im Mittelal-
ter die hebräische Schrift beherrschte, haben wir diese 
massive Prägung im Verständnis der Gerechtigkeit 
durch die Justitia. Gerechtigkeit im christlichen Abend-
land hat also viel mit Strafe zu tun. So spricht man auch 
von der «gerechten Strafe». Justitia ist ein Regelsystem, 
das sich an Normen und Paragrafen orientiert. Das letz-
te Weltgericht kommt somit einem irdischen Justitia-
Strafprozess gleich, zu welchem Menschen vorgeladen 
werden. Und dieses Verständnis prägt die christliche 
Vorstellung über Gerechtigkeit und das letzte Weltge-
richt bis heute. 

zĕdāqāh und šāpaț haben aber rein gar nichts mit dem 
Gerechtigkeits-Verständnis von Justitia zu tun. zĕdāqāh 
ist kein Regelsystem. Vielmehr geht es bei zĕdāqāh um 
Beziehungspflege. zĕdāqāh versteht Gerechtigkeit im 
Zusammenhalt der Menschen, im Sinn des Lebens: Wir 
denken und handeln füreinander. Es geht um die Liebe, 
die wiederherstellt und integriert. zĕdāqāh ist keine rea-
gierende Gerechtigkeit, sondern eine agierende Kraft. 
Wenn sie die Not sieht, dann agiert sie, und zwar ohne 



& Schriftliche Predigt der efg Wiedlisbach                    Gottesdienst vom 8. Februar 26 Seite 2 

  Heisse Eisen angepackt I: Ist Gott ein Strafrichter? 

lange zu prüfen, ob dieser nun die Gerechtigkeit ver-
dient hat oder nicht. zĕdāqāh ist die Menschenfreund-
lichkeit: Als aber die Güte und die Menschenliebe unse-
res Retter-Gottes erschien… (Tit. 3,4). Von daher ist es 
verständlich, dass, wenn Gott kommt, um zu richten 
und Gerechtigkeit (zĕdāqāh) zu schaffen, dann wird dies 
durchgehend positiv mit Jubel und Begeisterung gewer-
tet.  

Erhöre uns nach der wunderbaren Gerechtigkeit, Gott, 
unser Heil, der du bist die Zuversicht aller auf Erden und 
fern am Meer. (Ps. 65,6) 

Wenn Gott sich aufmacht zu richten, wird er allen 
Elenden auf Erden helfen. (Ps. 76,10) 

Gerechtigkeit und Recht sind deines Thrones Stütze, 
Gnade und Treue treten vor dein Angesicht. Wohl dem 
Volk, das jauchzen kann! (Ps. 89,15) 

Gottes Gericht und seine Gerechtigkeit werden nie 
als Bedrohung verstanden, sondern immer als Rettung 
und Hilfe! 

Wie muss man sich denn das letzte Weltgericht vor-
stellen? 
Erst mit diesen wichtigen Vorbemerkungen können wir 
uns dieser Frage zuwenden. Wichtig in diesem Zusam-
menhang ist, dass wir uns bewusst sind, dass es sich 
um prophetische Offenbarungen handelt. Somit können 
wir keine detailliert exakten Antworten geben. Wir kön-
nen uns aber, im Verständnis der Gesamtaussage der 
Schrift, ein Bild machen. Und dieses Bild hat Unschär-
fen, aber die Zielrichtung ist zu erkennen. Zĕdāqāh 
spricht also viel eher von einem Lobrecht, statt von ei-
nem Strafrecht wie im Verständnis von Justitia. Ganz 
WICHTIG in diesem Zusammenhang ist, dass alle die 
«in Christus» sind (ob lebend oder verstorben), nicht 
mehr ins letzte Weltgericht kommen, weil wir alle durch 
den stellvertretenden Tod Christi und seine Auferste-
hung bereits vollkommen gerecht gesprochen sind! Uns 
aber kommt das Vorrecht zuteil, dass wir zur Preisver-
leihung eingeladen sind (leider wird diese Einladung 
«Preisgericht» genannt, was einen negativen Beige-
schmack hat). Denn wir alle müssen einmal vor dem 
Richterstuhl Christi erscheinen, wo alles offengelegt 
wird, und dann wird jeder den Lohn für das erhalten, 
was er während seines irdischen Lebens getan hat, ob 
es nun gut war oder schlecht. (2. Kor. 5,10). Wobei der 
Richterstuhl (bēma) der erhöhte Sitz ist, von welchem 
aus, die Sportler durch einen Richter ihre Belohnung 
empfangen haben. Wir werden also zu einer Belohnung 
mit einer Preisverleihung eingeladen und nicht zum letz-
ten Weltgericht. 

Vom letzten Weltgericht spricht prophetisch die Of-
fenbarung: 

Und die Toten wurden gerichtet nach dem, was in den 
Büchern geschrieben war, nach ihren Werken. Und das 
Meer gab die Toten, die in ihm waren, und der Tod und 
der Hades gaben die Toten, die in ihnen waren, und sie 
wurden gerichtet, ein jeder nach seinen Werken. (Offb 
20,12b-13) 

Dazu ist folgendes wichtig: Zwei Mal finden wir «wur-
den gerichtet» (im gr. nur ein Wort: κρίνω = krinō). Krinō 
bedeutet «teilen, trennen, unterscheiden». Also zum 
Beispiel Sichten von Weizen (gut oder schlecht) oder 
Mustern für die Rekrutierung von Soldaten (tauglich 
oder untauglich) Es gibt im Endgericht tatsächlich eine 
endgültige Trennung. Krinō richtet aber nicht im Sinne 

von Justitia, sondern meint «beurteilen, sich eine Mei-
nung oder ein Urteil bilden», wie bspw. in 1. Kor. 10,15: 
«Ich rede doch zu verständigen Menschen; beurteilt 
(κρίνω = krinō) ihr, was ich sage.». Zwei Mal wird betont 
«nach ihren Werken». Damit betont der Text, dass es 
eben eine Beurteilung, Sichtung (krinō) dessen gibt, was 
der Mensch getan hat, und nicht bloss eine endgültige 
Aburteilung und Verbannung aller, die vor dem letzten 
Weltgericht erscheinen. Wenn Gott im letzten Weltge-
richt im Sinne von zĕdāqāh beurteilt, dann geht es um 
die Liebe, die wiederherstellt und integriert. Denn Got-
tes Wesen ist und bleibt Liebe! Und das auch im letzten 
Weltgericht. 

Wenn wir diese Aussagen der Bibel vor uns haben, 
dann zeigt sich eine gewisse Spannung zur Aussage Je-
su: «Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben; 
niemand kommt zum Vater denn durch mich.» (Joh. 
14,6) Wir lehren keinen Universalismus (Allversöhnung)! 
Doch es ist meine persönliche theologische Überzeu-
gung, dass in gewissen christlichen Kreisen eine Eng-
führung bzgl. Rettung gelehrt wird. Nur wenn du dich 
genauso bekehrt hast, wie wir dies lehren, dann bist du 
gerettet. Ja, Jesus ist der einzige Weg, doch glaube ich, 
dass er sich viel breiter offenbart (auch in anderen Welt-
religionen), als wir dies sehen. Und weil Gott sich (evtl.) 
breiter offenbart, als wie wir uns dies vorstellen, dann 
soll uns dies erst recht zur Evangelisation anspornen. 
Denn jeder Mensch, der mit Gott in Berührung kommt, 
erfährt etwas von seiner grenzenlosen agapē (Liebe). 
Zudem ist immer zu fragen, welches Bild wir bezüglich 
«Rettung» vor uns haben? Ist es: «Geht hinein durch die 
enge Pforte! Denn weit ist die Pforte und breit der Weg, 
der zum Verderben führt, und viele sind, die auf ihm hin-
eingehen. Denn eng ist die Pforte und schmal der Weg, 
der zum Leben führt, und wenige sind, die ihn finden.» 
(Mat. 7,13-14) das eher aussagt, dass Wenige gerettet 
werden. Oder ist es wie im Gleichnis vom Sämann (Mat. 
13,1-23), der einen Teil der Saat auf den Weg, auf felsi-
gen Boden und unter die Dornen sät, aber der grösste 
Teil der Saat fällt auf guten Boden: «Und anderes (ἄλλος 
= allos, wie «alles andere») fiel auf guten Boden und 
brachte Frucht: das eine hundertfach, das andere sech-
zigfach, das dritte dreissigfach.» das eher aussagt, dass 
Viele gerettet werden. 

Ist Gott ein Strafrichter? Oder: Kommt das letzte 
Weltgericht einem irdischen Strafprozess im Sinne von 
Justitia gleich, in welchem emotionslos gerichtet wird? 
Die Antwort dazu ist: NEIN! Denn Gott ist in Jesus 
Christus doch vielmehr ein Strafverteidiger und Strafbe-
freier, denn der Ankläger ist doch der Teufel und nicht 
der Gott der Liebe. Was jetzt nicht heisst, dass alle ge-
rettet werden und ewiges Leben in Gottes Königreich 
erhalten. Aber, liebe Leserinnen, liebe Leser, es ist doch 
nicht an uns zu urteilen, wer bei Gott Gnade finden wird 
und wer nicht. Aber wie unendlich gut zu wissen ist, wer 
sich zeit seines irdischen Lebens Christus anvertraut, 
und Vergebung und neues Leben geschenkt bekommt, 
der ist bereits vollkommen gerecht gesprochen und 
kommt nicht mehr ins letzte Weltgericht. Denn Christus 
sagt: «Wer mein Wort hört und glaubt dem, der mich 
gesandt hat, der hat das ewige Leben und kommt nicht 
in das Gericht, sondern er ist vom Tode zum Leben hin-
durchgedrungen.» (Joh. 5,24). Amen. 

(Markus Schär, Pfimi Burgdorf) 


