O Schriftliche Predigt der efg Wiedlisbach

Gottesdienst vom 8. Februar 26 Seite 1

Heisse Eisen angepackt I: Ist Gott ein Strafrichter?

Die Frage «Ist Gott ein Strafrichter?» fuhrt uns zum letz-
ten Weltgericht, dem sogenannten «grossen, weissen
Throny in Offb. 20,11-15. Kommt das letzte Weltgericht
einen irdischen Strafprozess gleich, bei welchem ein
Richter, in diesem Fall also Gott selbst, emotionslos das
Urteil vollstreckt? Ob es nun Gott selbst oder Christus
ist, der im letzten Weltgericht waltet, ist nicht so ent-
scheidend. Wir lesen in der Bibel, dass der Vater nie-
mand richtet, sondern dass er alles Gericht seinem Soh-
ne Ubertragen hat (Joh. 5,22). Da aber Gott der Vater
und Gott der Sohn wesensgleich sind, spielt dies fur un-
sere Frage keine Rolle. In der Vorbereitung zu diesem
brisanten Thema merkte ich, dass wir uns Schritt fur
Schritt diesen Fragen annahern mussen.

Drei thematische Schritte als Vorbemerkung

Im ersten Schritt mussen wir die Frage klaren: Was ist
das Wesen Gottes? Das ist theologisch véllig klar: Das
Wesen Gottes ist Liebe! Wobei Gottes Liebe nichts mit
menschlicher Emotion oder Gefiihlen zu tun hat. Denn
menschliche Liebe ereignet sich. Wenn man sich bei-
spielsweise verliebt, dann wird man von ihr ergriffen.
Menschliche Liebe braucht ein Gegentiber, sie muss er-
widert werden, ansonsten ist dann bald Schluss mit ver-
liebt sein. Die gottliche Liebe (4yamn = agapé) ist ganz
und gar unabh&ngig vom Verhalten des Gegenliibers. Es
ist die alles verschenkende Liebe, die liebt, auch wenn
am Gegenlber rein gar nichts liebenswertes ist. Sie ist
génzlich frei von einem «lch-Bezug», sie bedarf keiner
Erwiderung. Sie liebt in gleicher Weise einen Adolf Hitler
wie eine Mutter Theresa. Die Liebe ist langmiitig und
freundlich, die Liebe eifert nicht, die Liebe treibt nicht
Mutwillen, sie bléht sich nicht auf, sie verhdélt sich nicht
ungehérig, sie sucht nicht das lhre, sie ldsst sich nicht
erbittern, sie rechnet das Bése nicht zu... --- ...sie ertrdgt
alles, sie glaubt alles, sie hofft alles, sie duldet alles. (1.
Kor. 13,4-7) Gott ist also durch und durch agapé! Gott
hat nicht agapé, sondern sein Wesen ist agapé. Wie
kann aber ein «Gott der agapé» richten, «denn die agapé
rechnet das Bése nicht zu» (1. Kor. 13,5)? Etliche christli-
che Literatur zu diesem Thema &ussert, dass Gott im
letzten Weltgericht absolut gerecht, aber nicht barm-
herzig ist. Sprich: Im Gericht ist also Gottes Wesen nicht
mehr agapé, sondern diké = (Gerechtigkeit oder Wei-
sung). Ja, hat denn Gott zwei Wesen?

In einem nachsten Schritt missen wir Uber das «Bose»
sprechen. Dass die Bibel vom Gericht spricht, zeigt an,
dass es das Bose gibt, das gerichtet werden wird. Und
dass im Gericht auch Menschen gerichtet werden (Offb.
20,13) zeigt uns, dass wir verantwortliche Wesen sind.
Die Bibel zeigt uns, dass das B&se nicht bloss eine un-
fassbare Kraft ist, sondern seinen Ursprung in einem
Wesen hat, welches das AT Satan (hebr. iy $atan =
«Gegner») und das NT Teufel (gr. AwiBorog didbolos =
«Durcheinanderwerfer» im Sinne von «Verwirrer, Fak-
tenverdreher») nennt. Wichtig ist, dass wir festhalten,
dass das Christentum kein dualistischer, sondern ein
monistischer Glaube ist (wie auch das Judentum und
der Islam). Ein dualistischer Glaube geht davon aus,
dass es einen bésen und einen guten Gott gibt, die sich
auf Augenhéhe bekampfen. Die Bibel lehnt dies klar ab.

Es gibt nur eine allumfassende Macht. Diese ist Gott
allein! Ja, der triumphale Sieg Uber den Satan wurde
durch die Auferweckung Christi vom Tode schon Tatsa-
che. Der Boése ist entmachtet und besiegt, was aber
nicht heisst, dass er jetzt nicht mehr am Wirken ist.

Im dritten und wichtigsten Schritt der Vorbemerkung
geht es um die Klarung des Begriffs «Gerechtigkeit».
Unser Rechtssystem wird seit rund 2'000 Jahren durch
eine Frau massgebend

geprigt.

Diese Frau heisst «Justitia». Sie ist die romische Géttin
der Gerechtigkeit. In ihrer linken Hand hilt sie eine
Waage, welche das Abwagen symbolisch darstellt. Die
Justitia wagt also die Strafzumessung ab, die einem Be-
schuldigten auferlegt wird. Die Augenbinde steht sym-
bolisch fiir die emotionslose, unparteiische und unbe-
stechliche Beurteilung einer Strafsache und in der rech-
ten Hand hélt sie das Schwert. Das bedeutet, dass die
Gerechtigkeit straft, bis hin zur Todesstrafe. Es geht al-
so um die gerechte Strafzumessung. Justitia ist eine re-
agierende Gerechtigkeit: Zuerst Beurteilen - emotions-
los und kalt - dann Bestrafung. Justitia hat keine Emp-
findungen! Gefiihle sind im Gerechtigkeitsverstandnis
von Justitia stérend. Ein Richter kann nicht lieb oder gu-
tig sein. Wenn ein Richter lieb ist oder Betroffenheit
zeigt, dann ist er befangen. Ein Richter muss gerecht,
aber nicht lieb oder giitig sein!

Warum schreibe ich dies alles? Ganz einfach darum,
weil die Justitia die Kirche wihrend rund 1'000 Jahren
massiv beeinflusst hat bzgl. Gerechtigkeit und dem
letzten Weltgericht. Warum? Ganz einfach darum, weil
die Vulgata (lat. Ubersetzung der Bibel) die hebriischen
Worter fur Gerechtigkeit (z&daqah) und richten ($apat)
mit «Justitia» resp. «ejus» Ubersetzt. Und weil man wah-
rend rund 1'000 Jahre nur mit der Vulgata theologisch
gearbeitet hat und weil kaum ein Theologe im Mittelal-
ter die hebréaische Schrift beherrschte, haben wir diese
massive Priagung im Verstidndnis der Gerechtigkeit
durch die Justitia. Gerechtigkeit im christlichen Abend-
land hat also viel mit Strafe zu tun. So spricht man auch
von der «gerechten Strafe». Justitia ist ein Regelsystem,
das sich an Normen und Paragrafen orientiert. Das letz-
te Weltgericht kommt somit einem irdischen Justitia-
Strafprozess gleich, zu welchem Menschen vorgeladen
werden. Und dieses Verstdandnis pragt die christliche
Vorstellung Uber Gerechtigkeit und das letzte Weltge-
richt bis heute.

zédaqah und Sapat haben aber rein gar nichts mit dem
Gerechtigkeits-Verstandnis von Justitia zu tun. zédaqah
ist kein Regelsystem. Vielmehr geht es bei zédagah um
Beziehungspflege. zédaqah versteht Gerechtigkeit im
Zusammenhalt der Menschen, im Sinn des Lebens: Wir
denken und handeln fureinander. Es geht um die Liebe,
die wiederherstellt und integriert. z&dagah ist keine rea-
gierende Gerechtigkeit, sondern eine agierende Kraft.
Wenn sie die Not sieht, dann agiert sie, und zwar ohne



O Schriftliche Predigt der efg Wiedlisbach

Gottesdienst vom 8. Februar 26 Seite 2

lange zu prifen, ob dieser nun die Gerechtigkeit ver-
dient hat oder nicht. zédagah ist die Menschenfreund-
lichkeit: Als aber die Giite und die Menschenliebe unse-
res Retter-Gottes erschien... (Tit. 3,4). Von daher ist es
verstandlich, dass, wenn Gott kommt, um zu richten
und Gerechtigkeit (zédaqah) zu schaffen, dann wird dies
durchgehend positiv mit Jubel und Begeisterung gewer-
tet.

Erhére uns nach der wunderbaren Gerechtigkeit, Gott,
unser Heil, der du bist die Zuversicht aller auf Erden und
fern am Meer. (Ps. 65,6)

Wenn Gott sich aufmacht zu richten, wird er allen
Elenden auf Erden helfen. (Ps. 76,10)

Gerechtigkeit und Recht sind deines Thrones Stlitze,
Gnade und Treue treten vor dein Angesicht. Wohl dem
Volk, das jauchzen kann! (Ps. 89,15)

Gottes Gericht und seine Gerechtigkeit werden nie
als Bedrohung verstanden, sondern immer als Rettung
und Hilfe!

Wie muss man sich denn das letzte Weltgericht vor-
stellen?

Erst mit diesen wichtigen Vorbemerkungen kénnen wir
uns dieser Frage zuwenden. Wichtig in diesem Zusam-
menhang ist, dass wir uns bewusst sind, dass es sich
um prophetische Offenbarungen handelt. Somit kénnen
wir keine detailliert exakten Antworten geben. Wir kén-
nen uns aber, im Verstdndnis der Gesamtaussage der
Schrift, ein Bild machen. Und dieses Bild hat Unschar-
fen, aber die Zielrichtung ist zu erkennen. Zédaqah
spricht also viel eher von einem Lobrecht, statt von ei-
nem Strafrecht wie im Verstindnis von Justitia. Ganz
WICHTIG in diesem Zusammenhang ist, dass alle die
«in Christus» sind (ob lebend oder verstorben), nicht
mehr ins letzte Weltgericht kommen, weil wir alle durch
den stellvertretenden Tod Christi und seine Auferste-
hung bereits vollkommen gerecht gesprochen sind! Uns
aber kommt das Vorrecht zuteil, dass wir zur Preisver-
leihung eingeladen sind (leider wird diese Einladung
«Preisgericht» genannt, was einen negativen Beige-
schmack hat). Denn wir alle miissen einmal vor dem
Richterstuhl Christi erscheinen, wo alles offengelegt
wird, und dann wird jeder den Lohn fir das erhalten,
was er wéhrend seines irdischen Lebens getan hat, ob
es nun gut war oder schlecht. (2. Kor. 5,10). Wobei der
Richterstuhl (béma) der erhohte Sitz ist, von welchem
aus, die Sportler durch einen Richter ihre Belohnung
empfangen haben. Wir werden also zu einer Belohnung
mit einer Preisverleihung eingeladen und nicht zum letz-
ten Weltgericht.

Vom letzten Weltgericht spricht prophetisch die Of-
fenbarung:

Und die Toten wurden gerichtet nach dem, was in den
Btichern geschrieben war, nach ihren Werken. Und das
Meer gab die Toten, die in ihm waren, und der Tod und
der Hades gaben die Toten, die in ihnen waren, und sie
wurden gerichtet, ein jeder nach seinen Werken. (Offb
20,12b-13)

Dazu ist folgendes wichtig: Zwei Mal finden wir «wur-
den gerichtet» (im gr. nur ein Wort: xpive = krind). Krind
bedeutet «teilen, trennen, unterscheiden». Also zum
Beispiel Sichten von Weizen (gut oder schlecht) oder
Mustern fir die Rekrutierung von Soldaten (tauglich
oder untauglich) Es gibt im Endgericht tatsachlich eine
endgultige Trennung. Krind richtet aber nicht im Sinne

von Justitia, sondern meint «beurteilen, sich eine Mei-
nung oder ein Urteil bilden», wie bspw. in 1. Kor. 10,15:
«lch rede doch zu verstdndigen Menschen; beurteilt
(kpivw = krind) ihr, was ich sage.». Zwei Mal wird betont
«nach ihren Werken». Damit betont der Text, dass es
eben eine Beurteilung, Sichtung (krind) dessen gibt, was
der Mensch getan hat, und nicht bloss eine endguiltige
Aburteilung und Verbannung aller, die vor dem letzten
Weltgericht erscheinen. Wenn Gott im letzten Weltge-
richt im Sinne von zédagah beurteilt, dann geht es um
die Liebe, die wiederherstellt und integriert. Denn Got-
tes Wesen ist und bleibt Liebe! Und das auch im letzten
Weltgericht.

Wenn wir diese Aussagen der Bibel vor uns haben,
dann zeigt sich eine gewisse Spannung zur Aussage Je-
su: «Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben;
niemand kommt zum Vater denn durch mich.» (Joh.
14,6) Wir lehren keinen Universalismus (Allverséhnung)!
Doch es ist meine personliche theologische Uberzeu-
gung, dass in gewissen christlichen Kreisen eine Eng-
fuhrung bzgl. Rettung gelehrt wird. Nur wenn du dich
genauso bekehrt hast, wie wir dies lehren, dann bist du
gerettet. Ja, Jesus ist der einzige Weg, doch glaube ich,
dass er sich viel breiter offenbart (auch in anderen Welt-
religionen), als wir dies sehen. Und weil Gott sich (evtl.)
breiter offenbart, als wie wir uns dies vorstellen, dann
soll uns dies erst recht zur Evangelisation anspornen.
Denn jeder Mensch, der mit Gott in Beriihrung kommt,
erfahrt etwas von seiner grenzenlosen agapé (Liebe).
Zudem ist immer zu fragen, welches Bild wir beztglich
«Rettung» vor uns haben? Ist es: «Geht hinein durch die
enge Pforte! Denn weit ist die Pforte und breit der Weg,
der zum Verderben fiihrt, und viele sind, die auf ihm hin-
eingehen. Denn eng ist die Pforte und schmal der Weg,
der zum Leben fiihrt, und wenige sind, die ihn finden.»
(Mat. 7,13-14) das eher aussagt, dass Wenige gerettet
werden. Oder ist es wie im Gleichnis vom Sdmann (Mat.
13,1-23), der einen Teil der Saat auf den Weg, auf felsi-
gen Boden und unter die Dornen sét, aber der grosste
Teil der Saat fallt auf guten Boden: «Und anderes (&\\og
= allos, wie «alles andere») fiel auf guten Boden und
brachte Frucht: das eine hundertfach, das andere sech-
zigfach, das dritte dreissigfach.» das eher aussagt, dass
Viele gerettet werden.

Ist Gott ein Strafrichter? Oder: Kommt das letzte
Weltgericht einem irdischen Strafprozess im Sinne von
Justitia gleich, in welchem emotionslos gerichtet wird?
Die Antwort dazu ist: NEIN! Denn Gott ist in Jesus
Christus doch vielmehr ein Strafverteidiger und Strafbe-
freier, denn der Anklager ist doch der Teufel und nicht
der Gott der Liebe. Was jetzt nicht heisst, dass alle ge-
rettet werden und ewiges Leben in Gottes Kénigreich
erhalten. Aber, liebe Leserinnen, liebe Leser, es ist doch
nicht an uns zu urteilen, wer bei Gott Gnade finden wird
und wer nicht. Aber wie unendlich gut zu wissen ist, wer
sich zeit seines irdischen Lebens Christus anvertraut,
und Vergebung und neues Leben geschenkt bekommt,
der ist bereits vollkommen gerecht gesprochen und
kommt nicht mehr ins letzte Weltgericht. Denn Christus
sagt: «Wer mein Wort hért und glaubt dem, der mich
gesandt hat, der hat das ewige Leben und kommt nicht
in das Gericht, sondern er ist vom Tode zum Leben hin-
durchgedrungen.» (Joh. 5,24). Amen.

(Markus Schar, Pfimi Burgdorf)

Heisse Eisen angepackt I: Ist Gott ein Strafrichter?



